
РЕЦ. НА КН.: КИСЕЛЕВА Л. КАРАМЗИНИСТЫ  
И АРХАИСТЫ: СТАТЬИ РАЗНЫХ ЛЕТ.
TARTU: [TARTU ÜLIKOOLI KIRJASTUS],  
2023. 875 с.

Е. Э. Лямина
(Москва)

Для своей книги Л. Н. Киселева, ныне professor emerita Тартуского 
университета, отобрала сорок семь статей, написанных не только 
в разные годы (от начала 1980-х до начала 2020-х), но и в совсем 
разных исторических обстоятельствах и даже разных странах – 
некогда в СССР, затем в независимой Эстонии. При этом научные 
интересы автора отчетливо и устойчиво междисциплинарны.

Населяющие объемистый том персонажи: «архаисты» (Сергей 
Глинка, А. С. Шишков, А. А. Шаховской), карамзинисты (Жуков-
ский, Пушкин, Вяземский), иные (Крылов, барон Е. Ф. Розен, 
Ф. В. Булгарин) – разнятся до чрезвычайности. Но если по назва-
нию сборника и может создаться впечатление, что он посвящен 
в основном тем или иным эпизодам столкновений литературных 
«лагерей» и отдельных литераторов, то даже беглый просмотр 
оглавления убеждает в  ином. Статьи, касающиеся собственно 
полемик 1800–1830-х гг., – о языке, о литературных авторитетах, 
о национальной самобытности, о жанрах, – здесь есть. Однако 
в той оптике, которую предлагает и обосновывает Л. Н. Киселева, 
практически все действующие лица предстают хотя и писателями 
(поэтами, драматургами), но не столько участниками тех или иных 
литературных объединений и борьбы между ними, сколько акто-
рами сразу ряда полей, если прибегать к  терминологии Пьера 
Бурдье, – собственно литературы, театра, педагогики, публицис
тики, журналистики и др., а также вовлекающего их всех мета
процесса – формирования национальной идеологии.

https://doi.org/10.22601/sr.2025.12.882



378 Slavica Revalensia. Vol. XII

Концепт «идеологии» – ключевой для трех из пяти разделов 
книги: «Становление русской идеи: попытки создания националь-
ной трагедии. Карамзинисты в роли идеологов», «Театр между 
литературой и идеологией», «Педагогика как идеология». Именно 
здесь читатель найдет блестящие, заслуженно обладающие стату-
сом классических статьи – прежде всего «Становление русской 
национальной мифологии в николаевскую эпоху (сусанинский 
сюжет)» (1997), «Карамзинисты – творцы официальной идеологии 
(заметки о российском гимне)» (1998), «Слово – музыка – идео
логия в русском театре 1830-х годов (“Жизнь за царя”)» (1999). 
В «позднейшем примечании» ко второй из них автор меланхоли-
чески замечает, что «задуманная книга о становлении официаль-
ной идеологии так никогда и не была написана» (с. 580, прим. 639). 
На это хочется возразить, что такую книгу, несомненно, образуют 
«идеологические» работы Киселевой, как включенные в рецензи-
руемый сборник, так и оставшиеся (увы) за его пределами – серия 
статей, посвященных Сергею Глинке (1981–1988), статья «Журнал 
“Зритель” и две концепции патриотизма в  русской литературе 
1800-х гг.» (1985) и диссертация «Идея национальной самобытно-
сти в русской литературе между Тильзитом и Отечественной вой-
ной (1807–1812)» (1982; ради нее многие коллеги-москвичи реша-
лись на непростое путешествие в Химки, в соответствующий отдел 
Ленинской библиотеки, и о предпринятых усилиях не жалели). 
Более того, читая эти работы как целое, трудно не удивляться 
тому, насколько рано, уже в первой половине 1980-х гг., автору 
дался стиль – независимый, новаторский, но без всякой вычурно-
сти, – необходимый для изучения русского консерватизма, «арха-
изма», официальной идеологии, представлений о национальном,  
того, как они конструируются и функционируют. Сейчас эти 
тексты воспринимаются как образцовые исследования по интел-
лектуальной истории; тем же, кто читал их вскоре по  выходе 
в свет, они служили и вдохновляющими примерами.

Еще в  одну и, вероятно, не менее важную «книгу в  книге» 
складываются статьи о  Жуковском, в  совокупности занимаю-
щие больше трети сборника. Теперь есть не только резоны, но и 



379Критика

возможность прочесть эти работы как монографию, замечатель-
ную по глубине и свежести подхода к традиционным (и затер-
шимся от многократного рассмотрения) сюжетам «жуковскове-
дения». Так, именно Л. Н. Киселева в свое время на основании 
архивных документов продемонстрировала, что занятия поэта 
с великой княгиней Александрой Федоровной не были бессодер-
жательным «отбыванием повинности», но строились по серьезно 
продуманному плану и до известной степени подготовили даль-
нейший, многолетний и кропотливый, труд на поприще воспи-
тания наследника (статья «Жуковский – преподаватель русского 
языка (начало “царской педагогики”)», 2004). Сложный для интер-
претации источник – переписка Жуковского и его сводных пле-
мянниц, М. А. Протасовой и А. П. Елагиной, – рассматривается 
не как резервуар биографических сведений, а как трехсторонний 
диалог, подчиненный очень сложной стратегии, в том числе авто-
цензуре, с распределенными ролями участников и флуктуациями 
эпистолярного и дневникового начал («Проблема автоцензуры 
в переписке М. А. Протасовой и В. А. Жуковского», 2005; в соав-
торстве с Т. Н. Степанищевой). В работе «“…Немного нужно для  
моего счастья!” (Дерптская драма 1822 года, или L’Amitié amou-
reuse в бытовом измерении)» (2020) мастерски, с опорой на языко
вые и эмоциональные практики, принятые в кругу Жуковского 
и его близких, и на  литературные коды разобран небольшой 
дневник М. А. Мойер-Протасовой 1822 г. (этот ценнейший доку-
мент, собственно, и был в составе названной статьи введен Л. Н. 
Киселевой в научный оборот). Выбирая едва ли не наугад – все 
работы о Жуковском продуманно соотнесены, – напомним о важ-
ной статье 2001 года «Пушкин и Жуковский в 1830-е годы (точки 
идеологического сопряжения)», где выявлены те клавиши общест
венной повестки, на которые Пушкин и Жуковский нажимали 
практически одновременно, извлекая различные, но находившиеся 
в одном диапазоне звуки.

Автор права: ее сборник устроен так, что статьи «иногда “набе-
гают” друг на друга по тематике и проблематике» (с. 9). Внима-
ние, впрочем, притягивают не «повторы, которых невозможно 



380 Slavica Revalensia. Vol. XII

избежать, не нарушив логики изложения каждого отдельного 
сюжета» (Там же) – повторов, вообще говоря, мало. Гораздо замет-
нее точки приращения смыслов, возникающие, в частности, при 
«миграциях» персонажей книги из статьи в статью, из перспек-
тивы в перспективу. Это касается и Жуковского, и Шишкова, и 
Розена, и Шаховского, но особенно хорошо видно на  примере 
Николая I.

Ничуть не литератор, зато, в  период своего царствования, 
главный игрок идеологического поля, он оказывается стержневой 
фигурой многих сюжетов, так или иначе связанных с литературой, 
театром, педагогикой. Идя вразрез как с досоветской историогра-
фией, доверчиво опиравшейся на слова самого императора о том, 
что они с братом Михаилом, дескать, занимались спустя рукава, 
а к экзаменам «выучивали кое-что в долбяшку, без плода и пользы 
для будущаго» («Материалы и черты к биографии Императора  
Николая I…» М. А. Корфа; цит. по: с. 753), так и с советской наукой,  
в рамках которой даже лучшие ученые Николая принципиально 
демонизировали, Киселева первой показала, что образование 
этого великого князя носило не скудный и не случайный, а вполне 
систематический характер. Воспитание же хотя и было «суро-
вым, поистине спартанским», но с самого начала ориентирова-
лось «на формирование из него русского императора» (с. 756–757;  
курсив автора). Такая реконструкция существенно проясняет 
истоки идеологических трендов николаевского царствования и 
позволяет понять происхождение столь ярких и долго остающихся 
активными феноменов, как «сусанинский сюжет» русской нацио-
нальной мифологии (реализованный прежде всего в опере «Жизнь 
за царя»), «народная русская песня» «Боже, царя храни», драма 
Н. В. Кукольника «Рука Всевышнего Отечество спасла» и возведе-
ние Александровской колонны на Дворцовой площади.

Киселеву занимает и прямое взаимодействие монарха с людьми 
литературы и театра, и сами механизмы возникновения идеоло-
гических потребностей власти в той или иной интеллектуальной 
продукции. Подобные запросы «сверху» в николаевскую (и тем 
более александровскую) эпоху редко выражались напрямую; 



381Критика

соответственно, диалог власти и литературы (у которой имелись 
и собственные задачи) приобретал зачастую изощренные формы, 
и следить за тем, как все это восстанавливается и затем интер-
претируется исследовательницей, – огромное интеллектуальное 
удовольствие.

Не менее увлекательны и статьи о том, как пульсируют в лите-
ратуре жанровые традиции, темы, сюжеты и их фрагменты. Так, 
для Жуковского в «Очерках Швеции» (1838) референции к кано-
нически «карамзинским» «готической» новелле и травелогу – это 
и прием, и ненатужный оммаж; Булгарин же в полемизирующей 
с текстом Жуковского «Летней прогулке по Финляндии и Швеции,  
1838 г.» использует традицию травелога чисто прагматически, при 
этом достигая занимательности и внятности, как раз Карамзи-
ным завещанных русской журналистике. Обнаруживая далеко 
не случайные «цепочки текстов на  один сюжет» (с. 399)  – три 
«Рославлева» (Загоскина, Пушкина и Ф. Ф. Иванова), две «Пико-
вые дамы» (Пушкина и Шаховского), оперы «Иван Сусанин» 
Шаховского – Кавоса и «Жизнь за царя» Розена – Глинки, парал-
лельные подступы к  одному сюжету  – легенде о  вечном жиде  
в трактовке Жуковского (гекзаметрическое начало поэмы «Агасвер»  
1831  г., впоследствии отброшенное, и собственно поэма) и 
Пушкина (отрывок «В еврейской хижине лампада…», замыслы 
второй половины 1820-х годов и возникшие на их основе тексты) – 
и звено за звеном разбирая их, автор достигает замечательного 
результата: «ткань литературы» сгущается, уплотняется буквально 
у нас на глазах. Попутно уточняются представления о, так сказать, 
авансцене и закулисных пространствах словесности, о процессах, 
которые выдвигают то или иное явление в центр или смещают 
на периферию, о разных сторонах рецепции – государственного 
гимна, академической речи, «домашней» литературы и многого 
другого.

Обстоятельные, без тяжеловесности, многоплановые, но дер-
жащие в фокусе основной сюжет, замечательно четкие по выво-
дам  – и всегда оставляющие пространство для дальнейшей 
проблематизации, работы Л. Н. Киселевой теперь представляют 



382 Slavica Revalensia. Vol. XII

собой книгу. В каком бы порядке – заданном ли оглавлением, хро-
нологическом ли, «по персоналиям» – ее ни читать, невозможно 
не увлечься интеллектуальной энергией и обаятельной привязан-
ностью к эпохе и героям.


